# Semiotics of Constellations in Terracotta Pots in the Islamic Region of Shadiyakh

Farshid Masihnia<sup>1</sup>, Abbass Sheikhi<sup>2</sup>, Hassan Basafa<sup>3</sup>, Mohammad Sadegh Davari<sup>4</sup>

<sup>1</sup>M.A. in Archeology, University of Neyshabur, Archeology& History Department, Nishapur, Iran (Corresponding Author) <sup>2</sup>M.A. in Art Researches, University of Neyshabur, Archeology& History Department, Nishapur, Iran

<sup>3</sup>Associate Professor, University of Neyshabur, Archeology& History Department, Nishapur, Iran

(Received: 10.07.2021, Revised: 19.09.2021, Accepted: 04.10.2021)

https://doi.org/10.2027/AAL2021.509

https://doi.org/ 10.22075/AAJ.2021.5818

#### Abstract:

Molded pottery works from the era of Seljug dynasty constitute a manmade artifact which provides an appropriate context for anthropological studies due to it being affordable, abundant, and easily accessible. One of the cultural symbols and signs frequently seen in molded pottery artifacts involves the illustrations of the constellations, commonly utilized in the era of Seljug dynasty. Due to the fact that during the reign of the Seljug dynasty, astronomy flourished and became mainstream while Iranian scientists became more involved in this field, these illustrations gradually became prominent symbols for the constellations. Semiotics is a science, whose founder can be considered Ferdinand de Saussure, because of his Signified and Signifier theory, which guickly spread in literature and lexicology. And Pierce divided that theory into three parts; icon, index and symbol, the most important part of which is symbol, and constellations are not an exception, and they can be examined in this part. Through evaluating the specimens collected from Shadyakh Islamic Compound, located in the southeastern part of Nishabur, which was the official settlement of the people of Nishabur from the third century AH until the seventh century AH, the current study tries to perform a semiotics investigation and evaluation on the illustrations of the constellations on the pottery works discovered from this compound. The main goal of the current study is to trace the symbols of constellations on the molded pottery works as well as the impacts metalworking might have had on this art. The main question is how the position and prominence of these symbols impacted the advancement and progress of the science of astronomy. It seems that during the reign of the Seljug dynasty, due to the presence of many scientists as well as the expansion of the arts of metalworking and pottery, the illustrations of constellations gained such a special prominence among artists that they would often utilize such illustrations both as ornaments and as a means to educate people.

Keywords: Nishabur, Shadyakh, Molded Pottery Works, Semiotics.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>M.A. in Archeology, University of Neyshabur, Archeology& History Department, Nishapur, Iran

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Email: Farshid.masihniya@yahoo.com

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Email: sheikhi637@gmail.com

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Email: hbasafa@gmail.com

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Email: m.sadeghdavari@yahoo.com

How to cite: Masihnia, F., Sheikhi, A., Basafa, H., Mohammad Sadegh, D. Semiotics of Constellations in Terracotta Pots in the Islamic Region of Shadiyakh. *Journal of Applied Arts*, 2021; (): 97-110. doi: 10.22075/aaj.2021.5818

# نشانه شناسی صورت های فلکی سفالینه های قالبی محوطه اسلامی شادیاخ فرشید مسیحنیا<sup>۱</sup>، عباس شیخی<sup>۲</sup>، حسن باصفا<sup>۳</sup>، محمدصادق داوری<sup>۴</sup>

<sup>۱</sup> دانش آموخته کارشناسی ارشد باستان شناسی، پردیس مرکزی دانشگاه نیشابور، گروه باستان شناسی، نیشابور، ایران،(نویسنده مسئول) ۲ کارشناس ارشد پژوهش هنر، دانشگاه هنر نیشابور، نیشابور، ایران ۳ دانشیار، پردیس مرکزی دانشگاه نیشابور، گروه باستان شناسی، نیشابور، ایران ۴ دانش آموخته کارشناسی ارشد باستان شناسی، پردیس مرکزی دانشگاه نیشابور، گروه باستان شناسی، نیشابور، ایران ۲ مقاله علمی از مقاله: ۱۴۰۰/۰۴/۱۹ ، تاریخ بازنگری: ۱۴۰۰/۰۶/۲۸ ، تاریخ پذیرش نهایی: ۱۴۰۰/۰۷/۱۲) ۲ مقاله علمی از مهری مقاله: ۱۴۰۰/۰۶/۱۹ ، تاریخ بازنگری: ۱۴۰۰/۰۶/۲۸ ، تاریخ پذیرش نهایی: ۱۴۰۰/۰۷/۱۷

# چکیدہ

سفالینه های قالب زده دوره سلجوقی یکی از مصنوعات بشری است که از نظر ارزانی، فراوانی و قابل دسترس بودن، بستر مناسبی جهت مطالعات مردم شناسی می باشد. یکی از نشانه های فرهنگی که به وفور در سفالینه های قالب زده مشاهده می شود نشانه های صور فلکی است که در دوره سلجوقی کاربرد زیادی داشته و به خاطر رونق گرفتن نجوم و حضور دانشمندان ایرانی در این حوزه تبدیل به نمادهائی برای بروج و صور فلکی شده اند. نشانه شناسی علمی است که فردیناند دوسوسور را می توان پایه گذار آن با نظریه دال و مدلول خود دانست که به سرعت در ادبیات و واژه شناسی گسترش یافت. و پیرس آن را در سه بخش شمایل، نمایه و نماد تقسیم نمود که مهمترین بخش آن نماد است و صور فلکی از این قاعده مستثنی نیستند و میتوان آنها را در این بخش بررسی نمود که مهمترین بخش آن نماد است و صور سترش یافت. و پیرس آن را در سه بخش شمایل، نمایه و نماد تقسیم نمود که مهمترین بخش آن نماد است و صور معر آوری اطلاعات در آن به شیوه میدانی و اسنادی انجام شده است. در پژوهش سعی شده تا با نمونه هجری است و گردآوری اطلاعات در آن به شیوه میدانی و اسنادی انجام شده است. در پژوهش سعی شده تا با نمونه های مونتگاه رسمی نیشابوریان بوده است به بررسی و نشانه شناسی صور فلکی سفالینه های مکشوفه قالب زده آن محمود بختیاری شهری کاوش شد. هدف اصل یان پژوهش، رهگیری نماد های در پژوهش سعی شده تا با نمونه های مودونگاه رسمی نیشابوریان بوده است به بررسی و نشانه شناسی صور فلکی سفالینه های مکشوفه قالب زده آن محمود بختیاری شهری کاوش شد. هدف اصلی این پژوهش، رهگیری نماد های سرپرستی رجبعلی لباف خانیکی و ست ژبه نظر می رسد دوره سلجوقی به دلیل حضور دانشمندان و توسعه هنر فلزکاری و سفالگری، نقوش صور فلکی ست ؟به نظر می رسد دوره سلجوقی به دلیل حضور دانشمندان و توسعه هنر فلزکاری و سفالگری، نقوش صور فلکی جایگاه و رست ؟به نظر می رسد دوره استروقی به دلیل حضور دانشمندان و توسعه هنر فلزکاری و سفالگری، نقوش صور فلکی

واژەھاى كليدى: نيشابور، شادياخ، سفال قالبزدە، نشانەشناسى، صور فلكى.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Email: Farshid.masihniya@yahoo.com

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Email: sheikhi637@gmail.com

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Email: hbasafa@gmail.com

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Email: m.sadeghdavari@yahoo.com

### مقدّمه

ظهور اسلام، هنر و صنایع هنری را دچار تغییر و تحول عمدهای کرد و تقریباً کلیهی قالبهای هنری گذشته را خصوصاً در ایران دگرگون ساخت(رازانی، بخشنده فر و توکلی،۵۵:۱۳۸۹). دوران سلجوقیان ۱ و صفویان ۲ درزمینه تحولات تاریخی، فرهنگی، هنری و علمی ایران از اعصار زرین و درخشان تمدن اسلامی به شمار میروند. در این دو دوره تاریخی هنرهای گوناگون، چنان پیشرفت نمودند که در کمتر دورهای از تاريخ ايران بدان پايه رسيدند. دوران سلجوقي نهتنها عصر طلايي پيشرفت فنون و صنايع محسوب مي شود، بلکه درزمینه های هنری و فرهنگی توسعه فراوانی را كسب نموده است(نوروزى طلب، افروغ،١٣٨٩). تغيير رفتار سیارات و اجرام آسمانی، پدیدههای شب و روز و کم و کیف سیارات در نظام کیهانی در بعد علمی و همچنین تعیین و اندازه گیری وقت طلوع و غروب آفتاب که فریضه نماز و نمازگزاردن به آن وابسته بود و نيز تعيين قبله و قبله يابي و رؤيت هلال ماه در ماه مبارک رمضان در بُعد اعتقادی، همه مواردیاند که در ارتباط نزدیک و تنگاتنگ با علم نجوم قرار می گیرند و سؤالاتی که پیرامون این مسائل به وجود می آید و یاسخ به آنها در جهت رفع نیازهای جامعه همه مزید بر خلق و تولید ابزارآلات نجومی، بهویژه در دوره اسلامی و بهطور خاص در دورههای برجستهای مانند سلجوقی و صفوی شد(افروغ، نوروزی طلب،۱۳۹۱). نشانه شناسی یکی از متداول ترین و تأثیر گذاری ترین روشهای تحلیل محتواست که بهویژه در متون تصویری کاربرد بسیاری یافته است(شیخی،۴۷:۱۳۹۴). علم نجوم در ادوار مختلف موردتوجه بوده است و از سده ۲ و ۳ هجری با پیشرفتهایی علمی که در

جوامع یدید آمد و ترجمه کتب سریانی و یونانی که در

ارتباط با نجوم بود، این علم بیشازپیش موردتوجه قرار گرفت و از سده سوم هجری احداث رصدخانهها آغاز شد که ازجمله میتوان به رصدخانه شماسیه بغداد اشاره کرد (کراچوفسکی، ۱۳۷۹: ۶۹). در سده چهارم هجری انجمن اخوانالصفا که بخشی از فعالیتهای آن درزمینه علم نجوم و احکام آن بود، در بصره ایجاد شد (نصر، ۱۳۵۹: ۱۵۹). احداث رصدخانه ها در سده ۵ هجری از شدت بیشتری برخوردار شد و (کراچوفسکی، ۱۳۷۹: ۲۲). علاقه ایلخانان به (کراچوفسکی، ۱۳۷۹: ۲۲). علاقه ایلخانان به اخترشناسی<sup>†</sup> موجب حمایت آنها از علم نجوم شد و رصدخانههایی مانند رصدخانه مراغه در این دوره احداث شد و علم نجوم در دوره سلجوقی و ایلخانی بسیار رشد یافت و موردتوجه قرار گرفت.

ازجمله سفالهایی که در دوره اسلامی در مراکز مختلف ازجمله شادياخ توليد مى شود، سفال قالبى است. سفال قالبی یا قالبزده به دودسته «سفال قالبزده بدون لعاب» و «سفال قالبزده با لعاب یکرنگ» تقسیم میشوند(یوسف وند و دیگران، ۱۳۹۴: ۶۰). استفاده از طرحهای مختلف بر روی این سفالها ازيكطرف بيانكننده ذوق و سليقه سازنده آن است و از طرف دیگر بیانگر جامعه شهرنشین و مرفه ای است که خواهان تزیینات فراوان بر روی سفالهای مورداستفاده در زندگی روزمره خود بودهاند. تولید این نوع سفال در سده ۶ و ۷ هجری با دقت و تمرکز بیشتری صورت می گیرد و نقوش نمادین مختلفی بر روی این دسته از سفالینه خلق می شود. این شیوه تزيين از اوايل اسلام تا دوره ايلخاني مرسوم بود ولي اوج ترقى آن به دوره سلجوقي متعلق است (كريمي و کیانی،۱۱۳۶۴(۱۱) یکی از نقوشی که در دوره اسلامی بهویژه دوره سلجوقی رواج بسیار یافت، مفاهیم نجومی

96

نشانهشناسي صورتهاى فلكي سفالينههاى قالبي

حوطه اسلامي شادياخ

بود که بر روی آثار فلزی و سفالین بهوفور استفاده شده است. با توجه به اهمیتی که علم نجوم در سده ۶ و ۷ هجری دارد، در این مقطع زمانی علاوه بر اینکه انواع ابزارآلات نجومی تولید می شود، نقوش نجومی بر گرفته از کتب نجومی بر روی سفالینه های محوطه های مختلف ظاهر می شود که بیانگر جایگاه علم نجوم در زندگی اجتماعی مردمان این محوطه ها است. در این پژوهش به منظور شناسایی نقوش نجومی به مطالعه نقوش سفالینه های قالبی محوطه شادیاخ و مقایسه آن با تصاویر کتب نجومی مانند صورالکواکب پرداخته شده است.

تاریخ زندگی بشر نشان میدهد که تمام باورها و ادیان از نمادگرائی استفاده کرده و بی استثنا تمام آنها زیان و صور نمادین را به کار گرفتهاند، زیرا نشر به شیوه نمادپردازی بهتر میتواند مفاهیمی را نشان دهد که به روشهای دیگر قابلتعریف و درک نیستند. فرهنگ پذیری از طریق نمادها به گسترش فرهنگ به شیوههایی آسانتر کمک میکند، بهاینترتیب که انسان در مواجهه شدن با نمادهای یک فرهنگ، بهصورت ناخودآگاه از مضامین نهفته در آن برخوردار می شود به همین خاطر نشانه های نمادین در قالب تصویر در کوتاهترین زمان پیامرسانی میکنند ،(پوپ،۹:۱۳۸۸). ضرورت انجام این پژوهش، آشنایی و شناخت فلسفه و نقوش به کاررفته بروی سفالهای شادیاخ است. فهم و درک این سفالها، باعث تغییر نگرش به شیوه کاربرد چنین هنری در زندگی جامعه تاريخي اسلامي مي شود.

# پيشينهٔ پژوهش

درزمینه محوطه اسلامی شادیاخ تاکنون پژوهشهای گوناگونی در مورد سفالها، نقوش و موضوعات صورت

یذیرفته است که به صورت یراکنده و محدود به شکل کلی به گونههای مختلفی از ظروف بهجامانده در مراکز متفاوت اشاره گردیده است. ازجمله این پژوهشها، می توان به پژوهش سید هاشم حسینی اشاره نمود که با عنوان"بازتاب صورتهای فلکی در هنر سفالگری دوران اسلامی تا صفوی و تطبیق آنها با نمونههای موجود در کتاب صورالکواکب عبدالرحمن صوفی"(۱۳۹۶)" چاپ شده در نشریه نگره، به بررسی بازتاب انواع صورتهای فلکی از جمله نقوش دایرهٔالبروج بر روی سفالینه های دوران اسلامی ایران از سده های اولیهٔ اسلامی تا اوایل دورهٔ صفوی میپردازد. عباس شیخی و لیلاغفارپور نیز در مقاله با عنوان "رمزگشایی لوح سفالی کشف شده از محوطهی اسلامی شادیاخ(۱۳۹۳)" منتشر شده در نشریه نگره، به بررسی و رمزگشایی نماد های نجومی به کاررفته در لوح سفالی کشف شده از محوطه شادیاخ اشاره نموده اند، همچنین در پژوهشنامه خراسان بزرگ، مقالهای با عنوان " بازخوانی محتوایی نقوش سفال نیشابور در قرن چهارم هجری با محوریت باورهای مذهبی و پیشگویی های نجومی" به قلم عسگری الموتی در سال ۱۳۹۵ به چاپ رسیده است و نویسنده درآن ضمن بررسی نقوش سفال نیشابور با محوریت دینی و نجومی، در نتیجه پژوهش به وجوه کارکردی متفاوت اين نوع سفالينه ها اشاره دارد. يونس يوسف وند و دیگر همکارانش در مقاله با "عنوان بررسی و تحلیل نقوش سفال قالبزده محوطه اسلامى شادياخ (۱۳۹۴)" که در نشریه هنرهای حوزه کاسپین به چاپ رسیده است، به بررسی و تحلیل نقوش سفال قالب زده محوّطه ی اسلامی شادیاخ نیشابور با هدف شناسایی نقوش به کاررفته و زمینه های شکل گیری آن پرداخته است. از دیگر پژوهشهای مشابه با

90

محوریت نقوش بر روی ظروف منقوش شادیاخ می توان به تحلیل و بررسی مفاهیم نجومی بهعنوان شکل و صور تزئینی آثار فلزی دوره سلجوقی اشاره نمود که توسط افروغ و نوروزی طلب بهروی آبریز برنجی در مقاله "تحلیل و بررسی مفاهیم نجومی به عنوان شکل و صور تزیینی آثار فلزی دوره سلجوقی(۱۳۹۱)" صورت پذیرفته است و تلاش شده که جایگاه نجوم و موضوعات وابسته به آن را بر سطح آثار فلزی دوره سلجوقی معرفی و اثبات نماید.این مقاله در نشریه نگره به چاپ رسیده است. "بررسی تطبیقی صور نجومی در نسخه صورالکواکب و آثار فلزی سدههای پنجم تا هفتم هجری(۱۳۸۹)" یکی دیگر از تحقیقات انجام گرفته درزمینه نقوش نجومی بروی ظروف فلزی هست که نویسندگان قهاری گیگلو و محمد زاده آن را انجام و در نشریه نگره به چاپ رسانیدهاند. بااین حال سعی بر آن است که در این پژوهش، به نشانهشناسی مجموعهای از سفالهای قالبی شادیاخ با اشکال نجومي بپردازيم.

# روش پژوهش

روش تحقیق به شیوه کیفی و تحلیل محتواست، جمع آوری اطلاعات به روش میدانی و اسنادی و جامعه آماری، سفالهای مکشوفه کاوشهای اخیر باستان شناسی(از تاریخ ۱۳۷۸ تا ۱۳۸۷) به سرپرستی رجبعلی لباف خانیکی و محمود بختیاری شهری میباشد. دلیل انتخاب این روش، دسترسی به دادههای اطلاعاتی در آرشیو پایگاه شادیاخ میباشد. استفاده از تصاویر موجود در آرشیو پایگاه، به دلیل محدودیت دسترسی به صورت مستقیم به مجموع دادههای پژوهش میباشد.

# شادیاخ و موقعیت جغرافیا و تاریخ

نام شادیاخ در منابع به صورتهای شادیاخ (یعقوبی،۱۳۴۷ :۵۴ )، شادکاخ (صنیع الدوله،۱۳۶۳ (می ۸۵۵۱ )، شادخ (خلف تبریزی،۱۳۵۴:۱۳۵۷)، شادجهان (شوشتری،۱۳۵۴ :۱۱۵۱)، شایکان (ابن حوقل،۱۳۶۶) (۱۶۷: و شادمهر (حاکم نیشابوری،۱۳۵۷ :۲۶۹) آمده است.

طبق کاوش های صورت گرفته و مستندات تاریخی، محدوده زمانی استقرار در شادیاخ از اوایل قرن سوم تا اواسط قرن هفتم هجری بوده است؛ و دورههای استقرار در شادیاخ از ۲۰۵ هجری همزمان با ورود عبدالله بن طاهر به نیشابور آغاز و تا پایان سال ۶۶۹ هجری زمانی که برای بار سوم زلزله ویرانگری شادیاخ را ویران میکند ادامه دارد(شیخی،۱۳۹۴). در اوایل سده سوم هجری با به حکومت رسیدن طاهریان، شهر نیشابور بهعنوان مقر حکمرانی خراسان انتخاب شد. عبدالله بن طاهر زمانی که به قدرت رسید کاخی در نیشابور ساخت و آن را کاخ شادی و شادیاخ نامید (حاكم نيشابوري،۲۶۸: ۱۳۷۵ )هدايت،۴۹۴ ). شهر شادیاخ به مدت ۶۰ سال مقر حکمرانی و سکونت طاهریان بود (باسورث، ۱۳۷۰ :۲۲۳ ). با به قدرت رسيدن يعقوب ليث صفارى كاخ شادياخ ويران و دارالامارهای به دستور یعقوب لیث در خارج از شهر برای او احداث شد و پس از او عمرولیث صفاری نیز در نيشابور دارالملک ساخت (مستوفی،۱۳۶۲ :۱۴۹). باروی کار آمدن سامانیان نیشابور به مرکزی تجاری، سیاسی و اجتماعی تبدیل شد و روابط تجاری گستردهای با مناطق اطراف خود داشت و نیشابور در قرن چهارم هجری وسعت بسیاری یافت (حاکم نیشابوری،۲۷۳ :۲۰۳ ، اصطخری، ۱۳۷۳ -۲۶۹ ). باروی کار آمدن غزنویان در حدود ۳۸۹

هجری، نیشابور همچنان اهمیت خود را حفظ کرد و در دوره غزنویان نیز ساختوسازهایی در اطراف باغ شادیاخ صورت گرفت (بیهقی، ۱۳۵۲ :۴۲ ). با به قدرت رسيدن سلجوقيان با توجه به اهميتي كه خراسان و شهرهایی مثل مرو و نیشابور یافت. نیشابور به مرکزی تجاری و امن تبدیل شد و به اوج عظمت و اقتدار رسید و بناهای بسیاری نیز ساخته شد (بارتلد،۱۳۷۷ :۱۱۸ ). در دوره خوارزمشاهیان نیشابور و شادياخ بهعنوان اقامتگاه حاكمان اين سلسله مورداستفاده قرار می گرفت و در سال ۶۱۸ هجری با حمله مغولها شادیاخ با خاک یکسان شد (لسترنج،۴۱۲: ۱۳۸۶ ) و پسازآن نیز به دنبال وقوع زلزله به سال ۶۶۹ هجری شادیاخ ویران شد (Melville,1980:111) و پسازآن در دوره آباقاخان (۶۸۰-۶۶۳ ه) شادیاخ دوباره ساخته شد و احتمالاً محل شهر جدید در بخش شمال و غرب و در محدوده شادیاخ بودہ است ويرانههاي مر کزی (Melville,1980:112). در حال حاضر ویرانه های شادیاخ با وسعت ۳۶ هکتار در جنوب شرقی نیشابور و سمت غرب نیشابور قدیم قرار دارد.

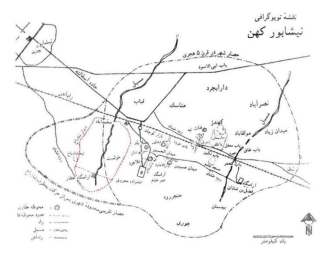
# کاوشهای انجامشده در منطقه

برای اولین بار یک هیات آمریکایی از طرف موزهی متروپولیتن<sup>۵</sup> به سرپرستی چارلز ویلکینسون <sup>۶</sup> و با دستیاری جوزف اپتن و والتر هاوزر به استناد اقوال مورخان و جغرافینویسان دوران اسلامی و به امید کشف آثار دوران ساسانی کار شناسایی و کاوش

محوطههای تاریخی نیشابور را آغاز کردند. حفاری علمی این گروه که محدود به خرابههای شهر قدیم نیشابور میشد، از سال ۱۹۳۵ میلادی (۱۳۱۴ ه.ش) آغاز و تا ۱۹۴۷ میلادی (۱۳۲۶ ه.ش) ادامه یافت (ویلکینسون: ۱۹۸۶ میلادی (۱۳۲۶ ه.ش) ادامه یافت همراه او در پی فعالیتهای باستانشناسی خود در محدودهی ویرانههای نیشابور، علاوه بر کشف آثار ارزشمندی از دورهی سامانی موفق به ارائه نقشهای از شهر کهن نیشابور شدند که در آن محل محوطهی شادیاخ در سمت غرب شهر کهن آورده شده است.

در سال ۱۳۴۵ هجری شمسی(۱۹۶۶م) ریچارد بولیت، بر اساس نتایج کاوشهای باستانشناسی، منابع و متون دورهی اسلامی، تحقیقات تاریخی، عکسهای هوایی و پیمایشهای محلی موفق به بازسازی محلات قدیم شهر شد (ریاضی، ۱۳۷۱: ۲۲)؛ وی بقایای کهن دژ نیشابور را با خرابههای طرب آباد در شرقی ترین ناحیه نیشابور فعلی و شادیاخ کهن مطابقت داد و بر همین اساس معتقد است که شهر نیشابور بهمرورزمان از سمت شرق به غرب جابهجاشده است. در نقشهی ارائهشده توسط بولیت شادیاخ نیز در همان مکان مشخص شده توسط ویلکینسون قرار دارد (تصویر ۱). گمانهزنی در محوطهی شادیاخ در اسفند ۱۳۷۸ هجری شمسی توسط هیات ایرانی به سرپرستی رجبعلى لباف خانيكي بعد از انجام مطالعات کتابخانهای و جمع آوری مدارک در رابطه با پیشینهی اوضاعواحوال تاريخي نيشابور و شادياخ آغاز شد (لبافخانیکی و بختیاری شهری،۱۳۸۱: ۶).

۶



تصویر ۱: نقشهی توپوگرافی نیشابور کهن( توسط بولیت)، منبع: (ریاضی، ۱۳۷۱ :۲۵ ).

## بحث و نتايج

سفالهای قالبزده به دلیل توانایی هنرمند در تولید و تولید انبوه آن برای مصرف، جایگاه و عنصر بسیار منحصربهفردی برای انتشار پیام بوده است (شیخی،۵۷:۱۳۹۴). ازجمله انواع سفالینههای که در دوره اسلامی تولید میشد سفالینه قالبی است که سابقه توليد آن به دوران تاريخي ميرسد. در سده ۶ و ۷ هجری این نوع سفالینه کاربرد بیشتری مییابد و نقوش متنوعی با دقت و ظرافت بسیار بر روی آنها ايجاد مى شود. به طوركلى سفالينه هاى قالبى بهدستآمده از شادیاخ با نقوش هندسی، گیاهی، حيواني و انساني و كتيبه تزيين شدهاند و نقشها بهصورت ترکیبی و یا بهصورت مستقل آورده شدهاند. ترسيم اين نقوش بر روى سفالها داراى مفاهيم مختلفی بوده است. به نظر میرسد که ازجمله مفاهیمی که این نقوش بر آن تأکید داشتهاند، مفاهیم نجومی بوده است. نشانههای سفالهای قالبزده بهصورت مجموعههای تصویری و روایتی حاوی اطلاعات بعضاً تاريخي ويا اساطيري مي باشند و جنبه روایتگری دارند و میتوان گفت که بسیاری از نشانه ها

را چنانچه از یکدیگر جدا نموده و بهصورت مجزا بررسی کنیم دیگر نشانه نیستند، بلکه صرفاً نقش هستند.(همان)

### موضوعات نجومي

در معناشناسی نمادها، گاه با کارکردهایی مواجه میشویم که در دوران خودشان زمینه بروز و لزوم داشتهاند. علامتها و نشانههایی که برروی سفالها مشاهده میشوند، احتمالاً با مذهب و خدایان آن عصر مربوط بوده و یا نمایشگر نوعی طلسم و جادو در آن دوران بودهاند. البته تصاویر خلقشده برپایه مفهوم و جوهر درونی اشیا و پدیدهها و نه بر اساس شکل ظاهری آنها استوار بودهاند. این تصاویر، بیمها و امیدها را بیان کرده و یا علائمی برای استعانت از قوای طبیعت در مبارزه مداوم و وحشتناک حیات بودهاند(گدار،۱۳۵۸:۱۳). از زمانی که تقسیم<sub>ا</sub>بندی سال به فصول مختلف صورت گرفت، نقوش جانوری مانند شیر، عقاب، گاو، ماهی، خروس، اسب و خرگوش به نمادهای نجومی تبدیل شدند و این نقوش در

از نقوش موردتوجه بروی سفالهای اسلامی شادیاخ، نقش مرد به همراه محاسن در کنار دایرهای خالی است که در رمزگشایی و بررسیهای انجامشده می توان به نتایج و تفاسیر متفاوتی رسید (تصویر ۲). در کتب نجومی ازجمله کتاب صورالکواکب، نمادهایی از سیارات و بروج دوازده گانه آورده شده است (قهاری گیگلو، محمدزاده، ۱۳۸۹:۱۸)(تصویر ۴). در کنار نقش کروی و دایره مانند در سمت راست، مردی با دستی بر محاسن و دستی دیگر بروی پای خویش که بهصورت چهارزانو نشسته است. این سبک طراحی میتواند نشانی از یک شیوه هنری برای برقراری ارتباط با جوامع باشد. البته این نقش در چندین ظرف تکرار شده و احتمالاً بهعنوان نماد به کار میرفته است. (شیخی،۵۸:۱۳۹۴). از همین رو وجود هاله در اطراف سر نقش انسانی نه به معنای تقدس بلکه برای جداسازی پیکره از زمینه و چشمان بادامی، کاملاً تأثیرات هنر مانوی را نشان میدهد(یوسف وند و دیگران،۶۶:۱۳۹۴). (تصویر ۲و۳). تصویر دیگری از نقوش انسانی، سفال منقوش همراه با تلفیق نقش انسانی و حیوانی است که انسان نشسته در داخل

گسترش فتوحات در سرزمینهای مختلف، بسیاری از علوم دارای اهمیت شد ازجمله آنها طب، کیمیاگری و نجوم بود و به دنبال آن در دوره اموی و عباسی شاهد ترجمه کتب نجومی و ریاضی یونانی هستیم و نخستین رصد دوره اسلامی در دوره برمکیان احداث شد (نالینو، ۱۳۴۹: ۱۸۰–۱۷۸). به دنبال آن در دوره آلبویه فعالیتهای گستردهای درزمینه ستارهشناسی انجام شد و این جریان در دورههای بعد ادامه مییابد و در فاصله سده چهارم تا ششم هجری زمینه مناسبی برای اعتلای علم نجوم و ریاضی فراهم میشود و درنتيجه با توجه به اهميت علم نجوم، تصاوير مرتبط با نجوم نیز بر روی سفالهای سده ۵-۷ هجری نمود می یابد (قهاری، محمد زاده،۱۳۸۹ ۲۰). به دنبال این پیشرفتها، در دوره اسماعیلیان و عباسیان در بغداد و الموت ابزارآلات نجومي ساخته مي شود و خواجهنصيرالدين طوسى بهمنظور راهاندازى رصدخانه مراغه، سفرهایی به بغداد میکند و بسیاری از این آلات نجومی را جمع آوری می کند (آشتیانی، ۱۳۶۴ :۵۶۱). توجه به نجوم در دوره ایلخانی و تیموری همچنان ادامه مىيابد؛ اما بيشترين بازنمايى تصويرى در ارتباط با نجوم و صور فلکی بر روی سفالهای دوره سلجوقی و خوارزمشاهی اتفاق افتاد. این صور فلکی مجموعهای از ستارگان بودند که قدما بهمنظور شناخت ستارگان ثابت به هر یک نامی داده و آنها را بهصورت انسان و برخی را بهشکل جانوران و برخی را هم بهصورت آلات و اشكال گوناگون تصور مىكردند و بر آنها اسامی پهلوانان و موجودات اساطیری یا جانوران و اشیاء مستقر در عالم مینهادند (شین دشتگل،۱۳۷۹ :۱۰۰ ).

خانه در کتابهای نجومی به معنی برج و خانه های سیارات در منطقهالبروج نامیده می شد و دوازدهبرج یا

٩٩

فضای محراب گونهای گنجانده شده است. (تصویر ۵) شباهت نقوش انسانی در سه تصویر، نشان از توجه



تصوير ٢: سفال قالبي با نقش انسان شادياخ ، منبع: (آرشيو سفال



تصویر ۴: منطقه البروج و موقعیت صور فلکی (صادقی، ۱۳۸۴). نیشابور.

نقش خرگوش

در سفالینههای قالبزده شادیاخ، خرگوش بهعنوان صورت فلکی در ظروف خمرهای در کنار نقش انسان نشسته دیده میشود. نقش انسان نشسته، نماد سیاره مشتری است؛ و نمایانگر این است که درزمانی از سال صورت فلکی خرگوش به مشتری نزدیک میشود(شیخی،۲۹۹۴،۷۵۲)(تصویر ۶). سفال قالبی به همراه نقش خرگوش، از صورتهای ذکرشده در کتابهای متعدد اسلامی است. ارنب به معنی خرگوش، صورت فلکی کوچکی در نیمکره جنوبی آسمان است. در شرق صورت کلب اصغر و نزدیک صورت نهر است (مصفا، ۳۴:۱۳۵۷). همچنین خرگوش نماد آبستنی، آوارگی، بی ثباتی، بیداری، تیزپایی، ملایمت، نرمی است (زارعی، شریف،۱۳۹۲

سازنده به مفاهیم نجومی را دارد.



تصویر ۳: نقش انسانی بروی سفال قالبی بهدستآمده از نیشابور،منبع:(Wilkinson,1973:358)

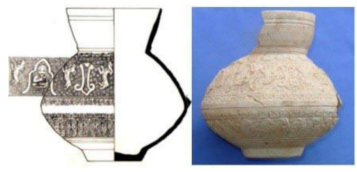


تصوير ۵: سفال قالبی شادياخ، منبع:(اَرشيو سفال پژوهشکده

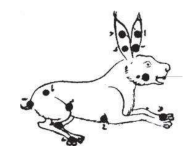
نیشابور) در دو جهت ذکرشده، بدین شکل که خرگوشی در جهت شرق و دیگری در جهت غرب به تصویر کشیده شده است. نقش خرگوش در جهت شرق که به توصيف طوسي(صورت ارنب چنانک بر آسمان بينند) و در جهت غرب، صورت ارنب چنانک بر کره بینند نیز بیان می گردد (صوفی،۲۳۱:۱۳۸۱)(تصویر۷). نقش خرگوش بروی سفال، قابل مقایسه با نمونه برنجدان فلزی همراه با تصویر صور فلکی با تاریخ ۶۸۰ هجری قمری است، با این تفاوت که خرگوش بروی سفال، در جهت عمودى ايجادشده درحالىكه بروى ظرف فلزى بدنش، سوی غرب به شرق است. بروی ظرف فلزی نیز، خرگوش(ارنب) در حال گریز از سگ شکارچی(کلب) است(تصویر۸). بهطور واضح شکل فیزیکی ارنب بروی شی سفالی و فلزی یکسان و به يکشکل هست. صورت فلکی خرگوش باوجود

ستارگان کمفروغ، از صور باستانی آسمان محسوب می گردد. این صورت فلکی نشانگر خرگوشی درواقع

موجودی است که نامش در مدارک مکتوب باستانی با کره ماه قرین بوده است(همان).



تصوير ۶: سفال قالبي شادياخ، منبع:(أرشيو سفال پژوهشكده نيشابور)



تصویر ۲: صورت فلکی ارنب در صورالکواکب، منبع:(صوفی، ۱۳۶۰ : ۱۶۴ ).

نقش شير

پنجمین برج و قلب منطقهالبروج، اسد است که در نیمکره شمالی آسمان جای گرفته است. شیر بیستوهفت کوکب در صورت و هشت کوکب را خارج از صورت خود دارد(صوفی،۱۵۲۱٬۱۳۸۱). نقش شیر بهعنوان یک نشان و نماد از جایگاه مهمی در هنر ایران، بهویژه دوره اسلامی برخوردار است که همواره بروی سفالها و ظروف فلزی به نمایش درآمده است. نقش شیر که بروی دوپای خود ایستاده است از محوطه شادیاخ بهدستآمده است. این نقش از پس زمینه، با قرارگیری در داخل یک دایره جداشده است و در مقابل شیر، تصویری از یک ستون مانند با پایه قرارگرفته است(تصویر ۹) نقش ایجادشده شیر بروی سفال قابلمقایسه با تصویر شیر در صورالکواکب میباشد(تصویر ۱۰). در دوره اسلامی نقش شیر



تصویر ۸: نقش کلب و ارنب بر روی اثر فلزی، منبع:(قهاری گیگلو، محمدزاده،۱۳۸۹ :۱۰ ).

بهتنهایی یا بهصورت ترکیبی با خورشید، بهویژه در دوره سلجوقیان بسیار دیده میشود(زارعی و کاظمی،۱۳۹۱). نقش شیر و خورشید در هنر اسلامی معنای جدیدی پیدا میکند بهاین ترتیب که خورشید بهعنوان نماد پیامبر و شیر بهعنوان نماد حضرت علی (ع) منظور میشود( گر ترود جابز،۱۳۷۰). برج اسد خانه خورشید است، ازنظر منجمین هرگاه کوکب خورشید در برج اسد قرار گیرد، زمان آسایش و امن و فراوانی غله و وفور نعمت است. به همین دلیل همواره نقش شیر و خورشید بهعنوان نمادی خوش یمن راده سماکوش، خزایی، ۱۳۸۵،۹۲). بیرونی، شادی زندگی، جاه طلبی، غرور و ترقی، دلیری و شجاعت، زندگی جاه البی، غرور و ترقی، دلیری و شجاعت، سخت دلی و جفاکاری و فراموشی را به او نسبت داده و شیر را خداوند سواران و ضرابان و صیادان نامیده است (بیرونی، ۳۸۳٬۳۸۷:۱۳۱۶). صور اسد، بروی سفال و ظروف فلزی(تصویر ۱۱) به کار میرود. در اوقاتی این نقش، همراه با خورشید در کنار هم به تصویر کشیده شده است. در مفاهیم نجومی، برج اسد با شیر نمایش داده می شود(مردادماه) دوازدهبرج بین



هفت اختر که یکی از آنها خورشید است تقسیم شده و یک یا دو برج خانه اختر به شمار می آید (شیخی،۶۹:۱۳۹۴). سفال قالبی شادیاخ با نقش شیر، نمایش دهنده، شیر در دایره نماد برج اسد است.



تصوير ۱۰: شير در صورالكواكب ، منبع:( صوفي، ۱۳۹۱:۵۷۶).

تصویر ۹: سفال قالبی شادیاخ با نقش شیر، منبع:(آرشیو سفال پژوهشکده نیشابور).



تصویر ۱۱: نقش شیر (برج اسد) بروی بخشی از آبریز برنجی دوره سلجوقی،، منبع: (Allen, 1982: 50)

۲۷). قدمت این برج به دو هزار سال پیش بر می گردد. ایجاد نقش ماهی بروی سفال در شادیاخ، تبلوری از دانش نجوم شناسی اسلامی را برای ما قابل درک می سازد. رومی ها و نیز یونانی ها از ماهی در اساطیر خود بهره می برند. این نماد در میان بابلیان و یونانیان به شکل یک اسطوره بیان شده است که صور، مادر و پسری را نشان می دهد که خود را به شکل ماهی در آورده اند. با توجه به وجود نقش ماهی در میان بابلیان و یونانی ها در اساطیر شان، در ایران نیز می توان این نقش را متأثر از یونانی ها و بابلی ها دانست که در نجوم خود مورداستفاده قرار داده بودند. به همین

نقش ماهی

برج حوت یا ماهی یکی از صورت فلکی و بهعنوان آخرین ماه یا برج منطقهالبروج و دوازدهمین برج (خورشید) میباشد. حوت یا ماهی بهعنوان نماد آب و تجسمی از دریا استفاده میشود(چنگیز و رضا لو،۱۳۹۰) ایضاً ماهی در اسلام بهعنوان نماد باروری و فراوانی مورداستفاده قرار میگرفته است(شوالیه و گربران،۱۳۸۸(۱۳۹۰). از دیگر معانی سمبلیک میتوان به دانش، دریا، غذای مقدس، فراوانی، تولید، قوه تولید، قوه تولیدمثل، مادینگی، پرخوری، حرص و حماقت و سردمزاجی و سادهلوحی اشاره نمود (شیخی، ۱۳۹۴:

شانەشناسى صورتھاى فلكى سفالينەھاى قالبو حوطه اسلامي شادياخ

۳۱۷).

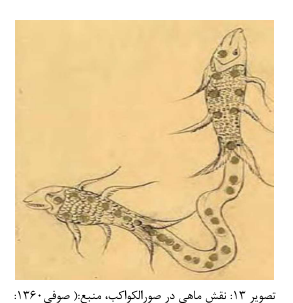
<mark>فصلنامه هنرهای کاربردی</mark> ۲۰۰ م.۱ <sup>دوره</sup> اول، شماره ۲. تابستان ۱۴۰۰ رشتهای است از کواکب به هر دو صورت پیوسته که در او انعطافی است).(تصویر ۱۴). نقش دیگری نیز از نقوش صورالکواکب صوفی، اشاره بر تصویر ماهی دارد که بهصورت تک به نمایش درآمدهاست و جهت شرق به غرب را دارد.(تصویر ۱۵)

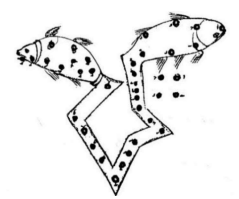
در نشانههای شادیاخ نشانه صورت فلکی حوت که نماد آن ماهی است نیز در کنار برج اسد که نماد آن شیر است، آمده و دو ماهی در دو طرف برج اسد قرارگرفتهاند. این بدان معنی، میتواند باشد که درزمانی از چرخش زمین به دور خورشید و حرکت زمین به دور خودش، حالتی پدید میآید که طرز قرارگیری صورت فلکی اسد در آسمان بهگونهای فواهد بود که بروی صورت فلکی حوت منطبق نظباق باشد. صورت فلکی حوت منطبق انطباق باشد. صورت فلکی حوت در اوایل آبان ماه در بهترین وضعیت رصدی قرار میگیرد. در نقشهها بهصورت دوماهی ترسیمشدهاند که با طنابی به هم متصل هستند(شیخی،۲۳۹۴).

صورت است که بروی سفال مکشوفه نیز دو ماهی در جهت خلاف هم ایجادشده است(تصویر ۱۲،۱۳،۱۴) . نکته جالب توجه نبود ماهی در میان صورهای چینی است که در ۱۲ ماه بیان شده ذکر نشده است. همچنین برج الحوت در صور فلکی به شکل کمنور دیده میشود آنچنانکه این برج، آخرین برج از دایرهٔ البروج است. این برج دومین خانه مشتری است .حوت بانام فارسی خود، ماهی و ماهی چرخ آسمان و ماهی فلکی همراه با دیگر ستارگان و برج و نیز بهتنهایی و بیشتر بهمنظور مدح و بیان تحول سال و تغییر فصل یا اظهار اطلاع در مسائل نجومی و نیز بهقصد تصنع و اعنات و تناسب در شعر فارسی فراوان آمده است(مصفی، ۱۳۵۷: ۲۰۴:). در کتاب صور الکواکب نیز بدین شرح به توصیف کوالکب سمکتین که حوت خوانده می شود پرداخته است: (و آن سیوچهار کوکب است از نقش صورت و چهار كوكب خارج صورت و صورت دو ماهی است یکی که آن را سمکه متقدم خوانند بر پشت فرس اعظم است در جنوب او و دیگر بر جنوب کواکب مرا مسلسله است و میان هر دو



تصویر۱۲: سفال قالبی شادیاخ با نقش ماهی، منبع:(آرشیو سفال پژوهشکده نیشابور).

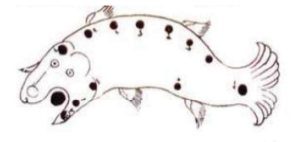






## نتيجەگيرى

ساخت و فناوری سفال، توانست انقلابی را در معیشت وزندگی مردم ایجاد نماید. سفال درراه پرفرازونشیبش در دورانهای مختلف با تغییرات و دگرگونیهایی همراه شد. تزئینات سفال از مهمترین دستاوردهای نقش آفرینان ساخت این ظروف گلی بوده است که امروزه مورد تحلیل و بررسی باستان شناسان قرارگرفته است. علم نجوم نیز در راستای کمک به انسان، مورداستفاده قرار گرفت که دورهای از تکامل را نیز سپری نمود. نیز سپری نمود. که بحث موردنظر ما نیز است، تحولاتی در سفال و سفال قالبی به وجود آمد. سفالهای محوطه شادیاخ نیز که در این پژوهش موردبررسی و تحلیل قرار یینوشتها:



تصویر ۱۵: نقش ماهی در صورالکواکب، منبع:(صوفی، ۱۳۹۱: ۵۱۸)

گرفت، تکمیل کننده و تصدیق گر ساخت این نوع سفال هاست. سفال های قالبی به دست آمده از محوطه شادیاخ نیشابور، همراه با تزئینات مختلفی از جمله هندسی انسانی و ... است. ساخت این گونه ظروف منحصر به بینش تزئینی نبوده است، بلکه با کمک چنین نقش هایی، قصد نمایش قدرت حاکمیتی خود را بر جوامع مختلف داشته اند.

ایجاد نقوش صور فلکی بروی سفالینهها، ظروف فلزی و حتی مکتوبات اسلامی، نشان از تأثیر گذاری چنین تحولات و علوم بروی زندگی جوامع داشته است. همچنین به کار بردن علائم نجوم و صور فلکی نیز بروی سازههای مختلف، اعتقاد به تأثیرات چنین نمادهایی بر زندگی مردم را تقویت مینماید.

- 1. Seljuks
- 2. Safavids
- 3. Observatory
- 4. Astronomy

اَختَرشناسی، ستارهشناسی یا نجوم به دانشِ بررسی موقعیت، تغییرات، حرکت و ویژگیهای فیزیکی و شیمیایی« اشیاء آسمانی» ازجمله ستارهها، سیارهها، دنبالهدارها، کهکشانها و رویدادهای آسمانی مانند شفق قطبی و تابش زمینه کیهانی گفته میشود که منشأ آنها در خارج از جوّ زمین است.

The Metropolitan Museum of Art
 Wilkinson

نشانەشناسى صورتھاى فلكى سفالينەھاى قالبى محوطە اسلامى شادياخ ابن حوقل (۱۳۶۶). سفرنامه ابن حوقل (ایران در صوره الارض)، مترجم: جعفر شعار، امیر کبیر، تهران.

اصطخری، ابراهیم بن محمد(۱۳۷۳). مسالک و ممالک، ترجمه عبدالله تستری، به اهتمام ایرج فشار، تهران: بنیاد موقوفات
 دکتر محمود افشار.

آشتیانی، اقبال(۱۳۶۴). تاریخ مغول از حمله چنگیز تا تشکیل دولت تیموری. تهران: سپهر.

 افروغ، محمد. نوروزی طلب، محمدرضا (۱۳۹۱)، تحلیل و بررسی مفاهیم نجومی بهعنوان شکل و صور تزئینی آثار فلزی دوره سلجوقی مطالعه موردی: آبریز برنجی، نگره،۲۱:۸۳ -۶۸ .

 بارتولد، واسیلی ولادیمیروویچ (۱۳۷۷). جغرافیای تاریخی ایران. ترجمه همایون صنعتی زاده. تهران: بنیاد موقوفات محمود افشار.

باسورث، كليفورد ادموند(١٣٧٠)، تاريخ سيستان از آمدن تازيان تا برآمدن دولت صفاريان، ترجمه: حسن انوشه، تهران:
 اميركبير.

بیهقی، محمد بن حسین (۱۳۵۰). تاریخ بیهقی، به تصحیح دکتر علی اکبر فیاض، مشهد: دانشکده ادبیات و علوم انسانی.

- پرهام، سیروس (۱۳۷۵). شاهکارهای فرشبافی فارس، تهران: سروش.
- پوپ، آرتور آبراهام (۱۳۸۰). شاهکارهای هنر ایران، اقتباس و نگارش: پرویز ناتل خانلری، تهران: انتشارات علمی و فرهنگی.

جابز، گرترود (۱۳۷۰). سمبل ها کتاب اول جانوران، ترجمه: محمدرضا تقى پور، تهران: جهان نما.

چنگیز، سحر، رضالو، رضا(۱۳۹۰)، ارزیابی نمادین نقوش جانوری سفال نیشابور، هنرهای زیبا - هنرهای تجسمی،۴۲: ۴۷-۳۳.

حاكم نيشابورى، محمد بن عبدالله (١٣٧٥)، تاريخ نيشابور، ترجمه: محمدرضا شفيعى كدكنى، تهران: نشر آگه.

 حسینی، سید هاشم(۱۳۹۶)، بازتاب انواع صورتهای فلکی در هنر سفالگری دوران اسلامی تا دوره صفوی و تطبیق نها با نمونههای موجود در کتاب صورالکواکب عبدالرحمن صوفی، نگره،۴۱ :۱۲۶ – ۱۱۲ .

خلف تبریزی، محمد حسین (۱۳۵۷)، برهان قاطع. به اهتمام دکتر محمد معین، تهران: امیرکبیر.

رازانی، مهدی، بخشنده فر، حمیدرضا، توکلی، اصغر،(۱۳۸۹)، فلزکاری سلجوقی هنری اسلامی با هویت ایرانی، فصلنامه
 تخصصی دانش مرمت و میراث فرهنگی،۴ و ۶۳:۵ –۵۵.

ریاضی، محمد رضا، (۱۳۷۱)، نیشابور از دیدگاه باستان شناسی، مجله باستان شناسی و تاریخ، شماره اول و دوم.

زارعی، ابراهیم، شریف، کاظمی، خدیجه (۱۳۹۲)، بررسی نمادهای نجومی نقوش سفالینه های اسگرافیاتو مجموعه موزه های
 بنیاد مستضعفان، مطالعات تطبیقی هنر،۶ : ۵۳ – ۴۲ .

شیخی، عباس(۱۳۹۴)، نشانه شناسی سفالینه های قالب زده شادیاخ نیشابور، پایان نامه کارشناسی ارشد، گروه پژوهش هنر،
 دانشگاه نیشابور، دانشکده هنر.

شیخی، عباس،غفارپور، لیلا(۱۳۹۳)، رمزگشایی لوح سفالی کش فشده از محوطهٔ اسلامی شادیاخ نیشابور، نگره، ۳۲ : ۳۸ - ۲۶

— شوالیه، ژان، گربران، آلن (۱۳۸۸)، فرهنگ نمادها، ترجمه: سودابه فضائلی، تهران: جیحون.

شوشترى، نورالله بن شريف الدين (١٣٥۴)، مجالس المومنين، تهران: اسلاميه.

شین دشتگل، هلنا (۱۳۷۹)، بازتاب صورت های فلکی بر اساطیر، کتاب ماه هنر،۲۷ و ۱۰۲: ۱۰۰ - ۱۰۰

 صادقی، ارژنگ (۱۳۸۴)، سابقه پیشگویی رویدادهای طبیعی در ایران با استفاده از نجوم، فصلنامه دانشگاه تربیت معلم آذربایجان، ۱۴۴:۶ –۱۲۵.

 صنيع الدوله، محمد حسن خان(١٣۶٣)، مطلع الشمس در تاريخ و جغرافياى مشرح بلاد و اماكن خراسان، تهران: تاريخ و فرهنگ ايران زمين.

صوفی رازی، ابوعلی بن عبدالرحمن(۱۳۹۱)،معرفی نسخه خطی منظومه نجومی ارجوزه صورالکواکب، به کوشش یوسف بیک
 باباپور و مسعود غلامیه. پیام بهارستان، ۱۵ :۵۹۱ –۵۴۱ .

 صوفی، عبد الرحمان عمر(۱۳۸۱)، صورالکواکب الثابته، ترجمه: خواجه نصیرالدین طوسی، به کوشش بهروز مشیری، تهران: ققنوس.

طاهری، علیرضا، حسامی، وحیده (۱۳۹۰)،نقش شیر در فرش ابریشمی حیوان دار موزه متروپولیتن، جلوه هنر، ۶ : ۲۸ - ۲۹ .

عسگری الموتی، حجت اله(۱۳۹۵)، بازخوانی محتوایی نقوش سفال نیشابور در قرن چهارم هجری با محوریت باورهای مذهبی
 و پیشگوییهای نجومی،خراسان بزرگ، ۱۵ -۲۷ -۱۵ .

– عناصری، جابر (۱۳۹۰)، آشنایی با کتاب صورالکواکب ثابته، تحقیقات کتابداری و اطلاع رسانی دانشگاهی. ۱۳ -۵۹ -۵۵ .

فرخزاد، پوران (۱۳۸۶)، مهره مهر، تهران: نگاه.

قهاری گیگلو، مهناز محمد زاده، مهدی (۱۳۸۹)، بررسی تطبیقی صور نجومی در نسخه صورالکواکب و آثار فلزی سده های
 پنجم تا هفتم هجری، نگره. ۱۴ ۲۲۰ – ۵ .

— کراچوفسکی، ایگناتی یولیانوویچ (۱۳۷۹). تاریخ نوشته های جغرافیایی در جهان اسلام، ترجمه: ابوالقاسم پاینده، تهران: نشر علمی و فرهنگی.

کریمی، فاطمه، کیانی، محمدیوسف(۱۳۶۴)، هنر سفالگری دورهٔ اسلامی، تهران: مرکز باستانشناسی ایران.

گدار، آندره (۱۳۵۸)، هنر ایران، مترجم: بهروز حبیبی، تهران: انتشارات دانشگاه ملی ایران.

لسترنج، گای (۱۳۸۶)، سرزمینهای خلافت شرقی، ترجمه: محمد عرفان، تهران: انتشارات علمی و فرهنگی.

مستوفى قزوينى، ح. (١٣۶٢)، نزهه القلوب، به اهتمام گاى لسترنج، تهران: دنياى كتاب.

– مصفی، ابوالفضل (۱۳۵۷)، فرهنگ اصطلاحات نجومی، همراه با واژه های کیهانی در شعر فارسی،تبریز: موسسه تاریخ و فرهنگ.

 مورگان، پیتر(۱۳۸۴)،سفال سامانی، انواع و تکنیک، مجموعه سفال اسلامی، به اهتمام ارنست جی گروبه، ترجمه: فرناز حایری، تهران: نشر کارنگ.

میت فورد، میراندابروس (۱۳۸۸)، فرهنگ مصور نمادها و نشانه ها در جهان، ترجمه ابوالقاسم دادور و زهرا تاران، تهران: کلهر.

– نالینو، کارلو الفونسو (۱۳۴۹)، تاریخ نجوم اسلامی، ترجمه: احمد آرام. تهران: بهمن.

نصر، سید حسین (۱۳۵۹)، علم و تمدن در اسلام، ترجمه: احمد آرام، تهران: نشر خوارزمی.

 نوروزی طلب، علیرضا، افروغ، محمد (۱۳۸۹)، بررسی فرم، تزئیین و محتوا در هنر فلزکاری دوران سلجوقی و صفوی، مطالعات
 هنر اسلامی. ۱۲ -۱۲۸ –۱۱۳ .

– وصال، زینب (۱۳۸۶)، بررسی نقش پرنده در سالن سفال دوران اسلامی موزه ملی ایران، مجله کتاب ماه هنر، ۱۰۳ و ۱۰۴ :
 ۹۳ -۹۸ .

 ویلکینسون، چارلز(۱۳۷۹)، رنگ و طرح در سفالینه ایرانی، مجموعه اوج های درخشان هنر ایران، ترجمه: هرمز عبدالهی و رویین پاکباز. تهران: نشر آگه.

- هاشمی تهرانی، فروغ (۱۳۶۸)، صورتهای فلکی، رشد آموزش جغرافیا، ۱۷ :۳۵- ۲۹ .
- هدایت، رضا قلی خان (۱۲۸۸)، فرهنگ انجمن آرای ناصری، تهران: کتابفروشی اسلامیه.
- هیلنز، جان (۱۳۸۵)، شناخت اساطیر ایران، ترجمه : ژاله آموزگار و احمد تفضلی، تهران: نشر چشمه.
  - یاحقی، محمدجعفر (۱۳۷۵)، فرهنگ اساطیر و اشارات داستانی در ادبیات فارسی، تهران: سروش.
  - يعقوبي، احمدبن اسحاق (١٣٤٧). البلدان، ترجمه: محمد ابراهيم آيتي، تهران: ترجمه و نشر كتاب.

یوسف وند، یونس، غفارپور، لیلا ،میری، فرشاد(۱۳۹۴)،بررسی و تحلیل نقوش سفال قالب زده محوّطه ی اسلامی شادیاخ
 نیشابور، مجله مطالعات هنر بومی،۴ :۷۸ –۵۹ .

– Allen. James.W. (1982), Eslamicmetal work, the NuhadEs- Said collection, publishers limited Russell chambres, Covent Garden, London, WC2AA.

- Bulliet, Richard W. (1976), Medieval Nishapur, A Topographic and Demographic Reconstruction, Studia Iranica.N. 5, pp. 68-89.
- Melville, Charles (1980), Earthquakes in the History Nishapur, Iran. vol.18. pp 103-120.
- Wilkinson, Charles Kyrel. (1986), Nishapur, some early Islamic buildings and their decoration. NewYork, The Metropolitan Museum of Art.
- Wilkinson, Charles K,(1973), Pottery of the Early Islamic Period, NewYork: The Metropolitan Museum of Art.